
De Yābisa a Eivissa: una petita ciutat medieval

Antoni Ferrer Abárzuza

Una ciutat petita i bona

Les descripcions, sempre breus, que fan diferents geògrafs i viatgers àrabs entre el segle

XI i  el  XIII  dC (segles III  al  VI de l'Hègira) reflecteixen que l'illa que ells anomenaven

Yābisa (Eivissa, en àrab) tenia una ciutat (madīna) petita. Una multiplicitat d'indicis permet

conèixer que aquell  reduït  nucli  urbà inicial  va créixer en extensió i  habitants entre la

incorporació de les Pitiüses a l'emirat de Còrdova al començament del segle X (902 és la

data  exacta,  equivalent  al  290  de l'Hègira)  i  la  conquesta  catalana de  1235 (633  de

l'Hègira).

El més antic d'aquells viatgers, Ibn Ḥawqal, que arribà a Al-Andalus procedent d'Orient el

948, va esmentar l'illa però no en va dir res de la seua ciutat. En canvi, Al-Idrīsī, geògraf

de la primera meitat del segle XII, va afirmar que la ciutat, tot i que era petita, comptava

amb  totes  es  excel·lències  de  la  civilització.  Amb  aquest  comentari  volia  dir  que  la

madīnat  Yābisa gaudia de vida urbana,  és a dir,  que hi  havia almenys una mesquita,

mercat,  banys  i  fortificacions  que  la  defensaven.  Al-Himyarī,  ja  en  el  segle  XIII,  va

escriure, repetint en part l'anterior autor, que era una ciutat petita i bona.

Entre les fonts llatines sobre aquella ciutat andalusina destaca el  Liber Maiorichinus de

gestis Pisanorum illustribus  o  llibre sobre la guerra de Mallorca (De bello Maioricano),

redactat a Pisa cap a 1120 en forma de poema èpic sobre la Croada pisanocatalana de

1114 i  1115. Sobre  madīnat Yābisa l'obra  afirma que la inaccessible fortificació estava

envoltada per tres murades dotades de dotze torres i  que tenia fossats excavats a la

muntanya. La font numera els recintes de la ciutat: “la primera ciutat”, “la segona” i “la

fortalesa”. Més avall caldrà tornar a utilitzar la informació d'aquesta font excepcional, però

abans s'ha d'esmentar el  Llibre dels Fets, dictat pel mateix rei Jaume I tal vegada cap a

1270 per  deixar  constància  de les  vicissituds del  seu llarg regnat  (1213-1276).  El  rei

assegura que la ciutat tenia tres murades, una sobre l'altra. Al començament del segle XIV

un frare dominic, Pere Marsili, va fer una versió llatina d'aquesta font escrita inicialment en

català, enriquint-la molt  amb els seus propis comentaris. En ella es qualifica el  castell

1



d'Eivissa de bellíssim i diu que incloïa la vila dins dels seus murs, tenia un raval a la vora i

el seu port estava voltat de vinyes.

Dins de la petitesa de les magnituds insulars, les fonts deixen clar que des del segle X,

quan la ciutat no hi és esmentada, fins a l'al·lusió als seus tres recintes el 1114 i a tres

murades  el  1235,  es  pot  constatar  una  seqüència  de  creixement  urbà  i  d'augment

progressiu de la importància de  madīnat Yābisa. Es considera que, amb tots els factors

possibles a favor, les illes  de Yābisa i  Faramantira en època andalusina podien haver

assolit una població màxima d'unes tres mil persones. Només una part reduïda d'aquest

màxim poblacional hauria residit a la madīna i, per tant, hem de veure-la com un nucli urbà

habitat per uns centenars de persones, unes quatre-centes o cinc-centes a tot estirar.

Nova gent. La colonització andalusina

Tornant ara al començament del segle X, no està clar què trobaren els conqueridors i

colonitzadors andalusins quan, encapçalats per ʿIṣam al-Jawlānī, arribaren a les Pitiüses i

Balears, arxipèlags que ells designaven conjuntament amb el nom d'Illes Orientals d'al-

Andalus. Sabem que a Mallorca (Mayūrqa en àrab) trobaren una certa resistència per part

de  la  població  local,  però  a  Yābisa  y  Faramantira les  fonts  arqueològiques i  escrites

indiquen una alta probabilitat de despoblament des de mitjan segle VIII.

Així doncs, no sabem amb exactitud què en devia quedar de la ciutat que havien habitat

els bizantins, abans que ells els romans, prèviament els púnics i que havia set fundada

pels fenicis aleshores feia més de mil cinc-cents anys. El que fos que en romangués, va

ser suficient per fer que els nous pobladors andalusins considerassin més indicat ocupar

aquelles restes que no bastir una ciutat nova a un altre indret de l'illa.

Aquell contingent de nous pobladors de Yābisa i Faramantira estava plenament assentat a

les illes cap a la meitat del segle X. A l'hora d'instal·lar-s'hi disposaven de coneixements

previs de les característiques de les terres insulars, del clima, dels llocs on hi havia aigua,

de les extensions i distàncies, etc. Els havien estat proporcionats primer pels navegants i

després pels pioners que són l'avançada de tota colonització sobre terres deshabitades o

feblement habitades.

2



La nova gent  era  tota,  o  molt  majoritàriament,  de  religió  musulmana,  originària  de  la

península  Ibèrica  i  també del  Magreb.  S'organitzava en  grups  familiars  extensos que

rebien noms específics  que sovint  començaven per  banī,  variant  andalusina  de l'àrab

clàssic  banū,  amb  el  significat  de  “descendents  de”,  perquè  es  consideraven  les

nissagues d'avantpassats remots, ja fossin reals o mítics. Es tractava, per tant, de grups

clànics  o  segments  de tribu  que solien  comptar  amb comunitats  afins  conegudes pel

mateix nom però situades a indrets molt allunyats geogràficament. Per aquesta raó es

troben actualment topònims començats per Beni (o Bini) que són d'origen àrab o amazic

(berber) i es repeteixen a diferents llocs de les Illes Balears, la península Ibèrica i fins i tot

el  Magreb.  De  molts  d'aquells  grups  que  habitaren  Yābisa i,  en  menor  mesura,

Faramantira, se'n pot conèixer l'origen amazic o àrab, sirià, iemení, etc. La seua llengua

era majoritàriament l'àrab, però la llengua amazic era també usada, segons demostren

certs  topònims  i  trets  lingüístics  conservats.  Molts  dels  noms  d'aquells  grups  s'han

mantengut  fins  avui  com  a  denominacions  de  vendes  i  llocs  a  la  pagesia  d'Eivissa:

Benimussa, Benirràs, Benisait, Atzaró, Morna, Safragell, Labritja, etc.

Aquells grups clànics, dugueren a terme l'activitat agrícola i ramadera a partir dels seus

coneixements i preferències previs, aplicant les tècniques de plantació, irrigació i recollida

d'aigua de pluja que coneixien, fent servir les llavors, plançons d'arbres i criant els animals

que havien portat en els seus viatges fundacionals cap a les Illes Orientals d'al-Andalus.

Arran de tot això es trasplantà a Eivissa un tipus de pràctica agrícola concret, molt centrat

en la irrigació, en la reproducció de bestiar i, només secundàriament, en l'agricultura de

secà tant cerealística com arbòria.

S'assentaren a l'illa prop de llocs on hi havia surgències naturals d'aigua o bé en varen fer

aflorar mitjançant diferents tècniques: pous, qanāt (-s), és a dir sagnies o mines d'aigua, i

sénies (saniyya -s). Al voltant d'aquells llocs amb aigua construïren els horts i els camps i

les cases. El territori de cada un d'aquells grups s'anomenava alqueria (al-qariʾa), de les

quals n'hi havia un centenar repartides entre les quatre circumscripcions (ajzaʾ) de l'illa:

Algarb, Banuzamid, Portumany i Xarq. Les alqueries tenien límits difusos, les separaven

espais  compartits  d'explotació  extensiva  ocasional  com  a  pastura  o  d'obtenció  de

productes del bosc. També hi havia els rafals (rahal) que eren més petits i escassos, una

3



vintena en toda la isla. Al voltant de madīnat Yābisa, el pla de Vila (al-Ḥawz) també quedà

dividit entre diferents alqueries (Benissomada, Alcudeia, Benipater...).

Pel que fa a la forma que prenia l'Estat andalusí en cada moment, quan es va produir la

colonització de les Illes Orientals quedaren lligades a l'emirat Omeia de Còrdova (902-

929), després convertit en califat (929-1015), més tard a la taifa de Dénia (1015-1076), a

la  taifa  de  les  Illes  Orientals  (1076-1115),  l'emirat  almoràvit  (1115-1187)  i  al  califat

almohade (1187-1235). Aquests poders estatals, considerats més o menys legítims per la

població, tenien representants a les Illes, principalment a madīnat Mayūrqa, però també a

Yābisa  i  concretament  a  la  seua  madīna.  Sabem que  en  el  moment  de  l'esmentada

croada pisanocatalana del 1114, hi havia un alcaid (qaʾīd) o cap de la defensa de la ciutat

anomenat Abū-l-Munḍir; quan la conquesta de 1235, la màxima autoritat  a  Yābisa era

l'almoixerif  (de  l'àrab  al-mušrif,  supervisor,  recaptador  d'impostos),  però  també  està

documentat el  topònim hort de l'Alcaid, i  per tant hi  havia encara un  qaʾīd com a cap

militar, mentre que l'almoixerif era més aviat un representant civil del poder. Guillem de

Montgrí, el promotor de la conquesta de 1235, menciona en el seu testament unes selles

de muntar a cavall que provenien de Yābisa, devien haver estat part de les pertinences

d'algun d'aquests personatges rellevants de l'illa.

Atacs dels cristians

Durant tot el període andalusí, madīnat Yābisa va patir almenys tres atacs importants. El

primer i més desconegut per falta de dades, va ser el 1108 o ja el 1109.  El perpetraren els

normands del rei Sigurd Magnusson quan la seua flota anava cap a Jerusalem, atret per

la notícia que aquella ciutat havia estat conquerida el 1099 durant el que ara anomenam

la  Primera  Croada.  La  saga  o  crònica  d'aquella  expedició  només  diu  que  atacà

Forminterra (Faramantira /  Formentera) i,  immediatament després  Ivitza (Yābisa). Molt

poc més tard es produí l'atac ja comentat de 1114, quan un estol format per vaixells i

tropes toscans, especialment pisans, i als quals s'uniren catalans del comte de Barcelona

Ramon Berenguer III, atacà consecutivament Menorca, Formentera, Eivissa i Mallorca.

La descripció  èpica d'aquell  atac pisà és el  ja  esmentat  Liber  Maiorichinus,  obra que

justifica l'agressió en la voluntat d'alliberar els molts captius que, segons diu, els vaixells

4



de les Illes Orientals prenien durant els seus sovintejats atacs contra les costes cristianes.

L'anàlisi històrica, però, indica que l'atac tingué més a veure amb la rivalitat existent entre

Pisa  i  Gènova  en  aquella  època.  Concretament  buscava  contrarestar  la  influència

genovesa a les Illes Orientals d'Al-Andalus, ja que la república lígur hauria aconseguit

signar un tractat comercial amb el seu emir, fet que perjudicava els mercaders de Pisa.

L'esdeveniment bèl·lic es pot resumir d'aquesta manera: el mes de març, els pisans, que

havien passat l'hivern a Catalunya on se'ls ajuntaren els catalans, llançaren una primera

expedició  prospectiva  que  va  ferir  en  el  port  de  madīnat  Yābisa i  en  el  raval  de  sa

Capelleta, on feren captius i saquejaren naus i cases; després, l'avançada es va dirigir a

Faramantira  (Formentera),  on  desembarcaren  amb  el  mateix  resultat  de  destrucció  i

saqueig; immediatament tornaren a Yābisa i hi començaren a hostilitzar la guarnició de la

ciutat; a mitjan abril arribà la resta de la flota, les tropes plantaren el setge a tota la ciutat i,

una vegada superades les primeres defenses i estret el setge entorn de l'alcassaba, el

representant de l'emir va retre la ciutat el  dia de Sant Llorenç (10 d'agost).  El poema

afirma que els croats la saquejaren, i també els camps, i enderrocaren les seues murades

abans d'embarcar el botí a les naus i salpar rumb a Mayūrqa. Passat l'atac, la població de

l'illa va anar recuperant-se del sotrac, incorporada ja a l'emirat almoràvit,  i  tot allò que

havia estat destruït es va reconstruir.

La comunitat de los creyentes

La població que s'instal·là a Yābisa i Faramantira a partir del començament del segle X,

com s'ha dit, s'organitzava en clans o segments de tribu, es regia sobretot per l'Alcorà i la

sunna (sunnāh) o costum, que són les fonts del Dret Islàmic (fiqh), del qual es derivaven

les normes de vida i comportament (šarīʿa). Aquest dret era aplicat pel consell d'ancians

(šujūj,  en singular  šaij)  de les alqueries i  de la ciutat.  Tota pretensió dels governants,

especialment si era elevar la pressió fiscal, que no s'ajustàs a aquests dret i costum era

combatuda  des  del  pla  religiós  pels  alfaquins  (fuqahāʼ,  plural  d'al-faqīh)  i  els  ulemes

(ulamāʼ, plural d'ʻālim), experts en dret.

El  sistema estatal  andalusí  era tributari,  és  a  dir  que la  població  havia  de  pagar  els

impostos gràcies als quals se sustentava l'aparat públic. Aquests imposts venien definits i

5



taxats a l'Alcorà, de manera que aquests els únics considerats legals i tota altra exacció

s'interpretava com una confiscació pecaminosa. Ben probablement, els habitants de les

alqueries tenien la capacitat de negociar, amb l'ajut o encapçalats pels doctors en Dret

islàmic, el muntant dels seus impostos amb els representants insulars de l'estat andalusí

de cada moment.

Es coneixen els noms i els fets de quatre savis naturals de Yābisa: Abū ʻUtmān al-Jazzār

al-Yābisī, fou un metge que el 951 s'havia traslladat a Còrdova per estudiar i traduir a

l'àrab l'obra botànica del grec Dioscòrides (s. I dC); Abū al-ʻAbbās Aḥmad ibn al-Ujayfī al-

ʻAbdarī (s. XI dC) que va estar a Qayrawān (Kairouan, Tunis); el més conegut de tots, Idrīs

ibn al-Yamān al-Šabīnī al-Yābisī (mort després de 1048), poeta que viatjà per diferents

llocs d'al-Àndalus, i finalment Abū Muḥammad ʻAbd Allāh ibn Ḥusayn ibn ʻAshīr al-Yābisī

(mort el 1228), que va ser poeta però no en coneixem l'obra. A aquests savis se n'ha de

sumar un cinquè conegut únicament per una inscripció datada el  segle X i  trobada a

Formentera, en la qual es llegeix: Ibn al-Faqīh, “el fill de l'alfaquí”.

El creixement de la madīna

La madīna es va anar formant sobretot gràcies a l'excedent demogràfic de les alqueries,

les quals tenien una limitada capacitat de producció d'aliments atès que els seus horts

difícilment  podien ser  ampliats.  Per  tant,  la  ciutat  era subsidiària  del  camp i  els  seus

habitants eren majoritàriament pagesos que cultivaven els horts i camps del voltant. Eren

terres sobre les quals la madīna havia aconseguit el dret d'explotar-les bé perquè els seus

habitants havien col·laborat a posar-les en conreu d'aquell sòl, bé per via de pacte amb

les alqueries veïnes. La madīna va crear així un territori, anomenat genèricament al-Ḥawz

(d'aquí el castellà alfoz), que explotava i administrava amb independència total o parcial

de les alqueries del voltant.

A la  ciutat  també hi  residien  famílies  dels  personatges amb càrrecs  dependents  dels

poders polítics i militars de cada moment com l'almoixerif i l'alcaid ja comentats. Aquestes

famílies eren les úniques amb capacitat per dedicar-se, tot i que limitadament, al cors de

què  tant  es  planyen  les  fonts  cristianes.  També  elles  podien  organitzar  l'explotació

delegada de les salines, que generalment eren de propietat estatal. Amb el benentès que

6



l'extracció  de  la  sal  havia  de  comptar  amb l'indispensable  concurs  de la  gent  de  les

alqueries, ja que era una feina que requeria molts de braços per executar-la.

Mentre va tenir vigència el  califat de Còrdova, les Illes Orientals d'Al-Andalus eren un

territori més que perifèric, remot. Arran de la  fitna la sobirania fins aleshores única del

califat  es fragmentà en els  anomenats regnes de taifes (mulūk al-Ṭawāʿif,  literalment,

sobirania o poder de les parts). Una de les corts en què es dividí es va instal·lar a madīnat

Dāniyya (Dénia) i aviat incorporà les Illes Orientals a l'anomenat imārāt al-Dāniyya o taifa

de Dénia. Aquesta taifa va ser governada pel famós Mujahid (Muğāhid Ibn Abd-Allah al-

Amirī al Muwaffaq, 1110-1045), el temible rei Muggetus o Musetus de les fonts llatines, el

qual comptà amb una flota suficient com per intentar, com va fer tot i que sense èxit, la

conquesta de Sardenya.

La novetat de la presència propera d'un aparat estatal tengué conseqüències per a la

població insular. Una d'elles es desprèn de la constatació d'una major circulació monetària

i és que l'exigència fiscal es va fer més estricta.  També es data en aquesta època la

construcció d'un raval a l'actual barri de sa Capelleta, el qual amb prou forces va estar en

ús cent anys, perquè va ser abandonat arran de l'atac pisanocatalà de 1114 que s'ha

descrit  abans.  La causa que va  moure una quantitat  no menyspreable  de població  a

instal·lar-se en aquest raval no és ben coneguda. S'ha relacionat amb desplaçaments de

població promoguts pel govern de la taifa i també amb l'emigració cap a la  madīna de

pagesos de Yābisa empobrits per la creixent pressió fiscal abans esmentada.

Morfologia de la madīna

D'aquesta manera, des de la petita ciutat inicial del segle X, el nucli urbà va créixer en

extensió i habitants. Gràcies a la informació de ja mencionat Liber Maiorichinus, que com

s'ha dit  és la  font  que la  descriu  més detalladament,  gràcies també a les dades que

contenen altres documents, a les evidències procedents de les diferents intervencions

arqueològiques dutes a terme els darrers anys i a l'encara vigent estudi d'Antoni Costa

Ramon (1962), sabem que madīnat Yābisa constava d'un recinte superior, l'alcàsser (de

l'àrab al-qasr) o alcassaba (al-qaṣbah), és a dir, el Castell; d'una ciutadella, la Almudaina

(al-mudayna),  adossada al primer,  i  de dos recintes urbans rodats de murada com ho

7



estaven tots els al·ludits. Als seus peus hi havia dos ravals: el més proper va ser dotat de

murades i incorporat a la vila ja en època cristiana, mentre que l'altre era el ja esmentat de

sa Capelleta.

Al costat de llevant de l'esmentada alcassaba o Castell es construí la mesquita major, tot

indica que en el  segle XII,  en temps dels almohades, els quals eren molt estrictes en

qüestió d'observança de la fe. Després de la conquesta catalana de 1235, la mesquita va

ser  convertida  en  església,  com  solia  fer-se  llavors  a  les  poblacions  conquerides.

Dedicada a de Santa Maria de les Neus, avui  és la catedral  gòtica i  barroca. Vora el

Castell hi havia l'Almudaina o ciutadella. D'ella i del castell partien dues murades, una a

llevant i l'altra a ponent, que baixaven seguint el pendent del puig de Vila i tancaven un

recinte urbà superior, i un segon, més avall, que donava sobre el raval. Segons el Liber

Maiorichinus, una altra murada davallava del mur de la ciutat fins a la mar, de manera que

tancava els barris actuals de la Marina i sa Penya i el puig —avui baluard— de Santa

Llúcia. Aquest espai podia contenir una drassana, ja que se'n documenta una en època

cristiana,  el  1274,  que  podia  ser  hereva  de  l'andalusí;  comptava  amb un  cementeri,

detectat arqueològicament no fa gaire, mentre que la resta d'aquell extens solar tenia la

funció d'albacar, és a dir un espai tancat, protegit per la mar, la ciutat i pel dit mur que des

d'ella arribava a l'aigua del port, destinat a protegir la gent del camp i a tancar-hi el bestiar

en cas d'atac enemic.

Es coneixen diverses zones de cementiri  (maqbarat): la més important al pla, prop del

punt  d'origen  de  les  actuals  avingudes  d'Ignasi  Wallis  i  d'Espanya,  en  la  qual  s'han

excavat  uns  140  enterraments;  una  altra  as  Soto,  prop  de  la  mar,  a  l'indret  de  sa

Berenada, i una tercera al puig des Molins, a la part més baixa de la seua falda. També

s'han trobat alguns enterraments al carrer Major, dins de la madīna, els quals poden ser

un indici de com va ser el procés de creixement de la ciutat, ja que les tombes se solien

fer fora del nucli urbà.

Aquesta morfologia urbana esglaonada dels diferents elements que formaven la  madīna

és repeteix de manera generalitzada a les ciutats andalusines. Per mitjà d'encerclar cada

un dels barris amb murades se'n facilitava la defensa contra els atacs externs i també la

repressió de les eventuals revoltes internes. A més, era una solució que s'adaptava a

8



l'orografia del puig de Vila i a les preexistències que poguessin haver trobat els andalusins

a la seua arribada.

En  resum,  el  reducte  més  fortificat  (el  Castell,  alcàsser  o  alcassaba),  al  qual  els

conqueridors catalans anomenaren castell, se situa a la cota superior i sempre formant

part  del  perímetre  exterior  de  murades.  Això  diferencia  aquestes  ciutats  de  les

fortificacions  basades  en  recintes  concèntrics,  amb  el  centre  ocupat  per  la  part  més

reduïda i forta. En general, el Castell era la residència dels representants de l'estat vigent

en cada moment. Ja s'ha vist que una figura important era el recaptador d'impostos o

almoixerif, una autoritat civil, i l'alcaid, que era cap militar. Com s'ha dit, al seu costat però

a cota més baixa i fora del seu recinte de murades, hi havia la mesquita major, la més

important del nucli urbà, ja que n'hi podia haver d'altres menors, com sembla indicar la

documentació posterior a la conquesta de 1235.

A tocar del Castell per ponent hi havia l'Almudaina com l'anomenen també els documents

de després de la conquesta. Aquest recinte solia destinar-se a acollir la tropa destinada a

la  ciutat  i  també podia contenir  cases de notables o magatzems d'armes i  d'objectes

preuats. El seu mur sud donava a l'exterior de la fortalesa i el mur nord limitava amb la

resta de la ciutat. Les cases de la gent de la ciutat s'estenien, com s'acaba de dir, més

avall dels murs del Castell i de l'Almudaina. S'agrupaven en els dos recintes emmuradats

ja esmentats els quals, també després de la conquesta, foren anomenats la vila superior i

la vila mitjana.

Tot indica que la ciutat va anar creixent a partir d'un primer i reduït nucli inicial format pel

Castell, l'Almudaina i la vila superior. En aquell moment, la vila mitjana hauria estat un

raval extramurs que s'hauria fortificat durant el segle XI quan l'illa pertanyia a la taifa de

Dénia. Aquest creixement per acumulació de cases a les entrades és freqüent a les ciutats

andalusines.

La ciutat i el camp

Els habitants de madīnat Yābisa s'alimentaven del que produïen a l'horta que la voltava,

també del que aportaven els camperols de les alqueries al mercat urbà i del que aquells

9



mateixos pagesos hi havien de dur en qualitat d'impostos. El cinturó irrigat que voltava de

la ciutat es va anomenar temps després, com avui, ses Feixes. Es tracta d'un territori

situat  al  nord del  port,  creuat  per  diversos torrents  que al  llarg  dels  segles han anat

dipositant  sediments  arrossegats  des  dels  terrenys  més  elevats  de  l'interior  de  l'illa.

D'aquesta manera s'hi havia format una zona d'al·luvió que tenia la seua pròpia dinàmica.

Així, vora mar existia una marjal que rebia tant l'aigua dolça dels torrents com la salada de

la mar; més endins hi havia el prat que s'anava consolidant progressivament com a terra

ferma i,  darrere,  terres  ja  totalment  dessecades a les  quals,  per  poder-les  regar,  s'hi

havien excavat pous dotats de sénies. La franja pròpiament de prat va ser bonificada

mitjançant canals, séquies i fibles. Per irrigar-la, el desguàs dels torrents a la mar va ser

manipulant  mitjançant  comportes  que permetien  regular  el  nivell  de  l'aigua present  al

marjal, de manera que es feia possible tant la irrigació i l'evacuació de l'excés d'aigua com

s'impedia l'entrada d'aigua de la mar.

Els escrits dels geògrafs àrabs asseguren que Yābisa produïa bona fusta i, entre els fruits,

destacava raïm per fer-ne panses, ametlles i figues; pel que feia al bestiar, les cabres es

donaven millor que les ovelles. Efectivament, fins ara la recerca arqueològica ha permès

recuperar llavors de raïm, de xíndria i de figa.

La conquesta catalana de 1235

Al carrer de Sant Ciríac es troba la capella dedicada a aquest sant. La tradició assegura

que aquest va ser l'indret pel qual la host va penetrar dins madīnat Yābisa el 8 d'agost de

1235. Certament, un plànol de la vila aixecat per l'enginyer que va projectar la primera

fase de les murades renaixentistes, Giovan Battista Calvi, fa constar prop del lloc de la

capella  la  llegenda  “la  terra  fo  presa  da  christiani”.  Informacions  posteriors  situen  en

aquella part del recinte de murades el topònim Babaluet, que pot ser una deformació de

Bab al-Ḥawz i que indicaria l'existència d'una porta de la fortificació en aquell indret.  La

llegenda  de  la  conquesta  la  recull  un  text  del  segle  XVII  i  un  topònim  que  s'hi  pot

relacionar, el Camp de la Traïció, es documenta encara més aviat, el segle XV. Aquesta

llegenda conté tots els elements d'aquest tipus de narracions, freqüents a moltes ciutats i

fortaleses d'Al-Àndalus conquerides pels cristians: el gelós germà del concupiscent xeic el

10



traeix obrint una poterna als cristians —la porta de la traïció—, per la qual poden conquerir

la ciutat.

La  investigació  històrica,  però,  proporciona  informacions  molt  diferents  sobre  la

conquesta. Els documents es refereixen a un setge que es va allargar almenys vuitanta

dies. Aquesta duració és congruent amb la del setge de 1114, que s'allargà de mitjan abril

fins al 10 d'agost d'aquell any. Es una durada que contrasta amb la breu narració de la

conquesta que va fer Jaume I al seu Llibre dels feits. En la qual dona a entendre que va

ser  una  empresa  gens  dificultosa,  sens  dubte  perquè  ell  no  hi  era  present  i  no  li

interessava donar gaire relleu a les gestes dels seus nobles.

La  conquesta  de  1235  va  posar  fi  de  manera  cruenta  a  la  població  que  enllaçava

genealògicament amb la que havia arribat a les Pitiüses aleshores feia més de tres-cents

anys. Els supervivents al setge i l'atac cristià varen ser reduïts a captivitat i l'illa va ser

dividida en quatre parts basades en les quatre circumscripcions que havien existit  fins

aleshores. Les alqueries i rafals existents a cada una de les quatre circumscripcions es

varen inventariar al  Memoriale divisionis, una mena de llibre del repartiment, i després

s'adjudicaren  a  cada  un  dels  tres  nobles  conqueridors.  La  madīna va  ser  igualment

dividida, aquest cop en tres parts iguals però discontinues, procedint a adjudicar casa per

casa a cada noble. Al cap damunt de la vila però més avall  del  castell,  es va fundar

l'església de Santa Maria. A partir d'aquell moment va començar una altra època i, a poc a

poc, dificultosament, va anar arribant a Eivissa i Formentera, gent procedent sobretot de

Catalunya que aprofità la ciutat i els camps que fins llavors havien estat dels andalusins

de Yābisa i Faramantira.

La vila cristiana

El  1228  començava  la  sisena  Croada,  l'any  següent  Jaume  I  s'embarcà  cap  a  la

conquesta de Mayūrqa (Mallorca), un any després de la conquesta de Yābisa, Ferran III

de Castella i  Lleó va conquerir  l'antiga ciutat  califal  de Còrdova. Per aquells mateixos

anys,  al  nord,  a  les  vores  del  mar  Bàltic,  els  cavallers  teutons conquerien  terres  als

pagans eslaus. A Irlanda i Gal·les es consolidaven les conquestes normandes del segle

anterior. La cristiandat llatina s'expandia arreu.

11



Les conquestes acreixien els reialmes, proporcionaven noves terres als nobles i permetien

acumular botí a les tropes que hi participaven. La d'Eivissa i Formentera va engrandir el

reialme de Jaume I i els senyorius particulars de Guillem de Montgrí, arquebisbe electe de

Tarragona i sagristà de Girona, del comte Nuno Sanç de Rosselló i de Pere, infant de

Portugal  i  aleshores senyor  de  Mallorca.  També va posar  a  l'abast  un  botí  en  forma

d'objectes, roba, joies, monedes i captius que acontentà les tropes participants.

Ara bé, per consolidar allò que s'havia conquerit era necessari atreure-hi gent a viure i

conrear  la  terra.  Només així  els  nous feus podien esdevenir  productius i  això era un

objectiu més dificultós que la conquesta mateixa. La colonització o repoblació d'Eivissa va

ser  lenta  i  encara  més la  de  Formentera:  fins  a  la  dècada de 1260 no es  va  poder

considerar sòlida i fins a cert punt irreversible. A partir de llavors els documents demostren

l'existència d'una pagesia suficient i d'un grup social urbà que dirigia la vida municipal.

Només aleshores, amb prou gent habitant l'illa i la vila, s'escometeren obres de reparació

serioses a les murades.

Els senyors feudals d'Eivissa i Formentera anaren canviant per mort dels promotors de la

conquesta. Així, la part de Pere de Portugal passà a l'infant Jaume, rei de Mallorca a partir

de la mort de son pare, Jaume I, el 1276. La part de Nuno Sanç va ser comprada per

Guillem de Montgrí i, a la mort d'aquest, una part del seu senyoriu passà a l'arquebisbat

de Tarragona i l'altra a l'ardiaconat de Sant Fructuós també de Tarragona. 

Entre la darreria del segle XIII i el començament del segle XIV es va viure una època de

bonança. Es va aixecar l'església parroquial de Santa Maria, en estil gòtic, però la crisi

immediata va fer que quedàs inacabada. La Pesta de 1348 va afectar l'illa d'Eivissa i la

recuperació  va  ser  lenta.  Formentera  es  despoblà.  El  1359  el  rei  Pedro  el  Cruel  de

Castella, en guerra amb el rei d'Aragó Pere el Cerimoniós, va desembarcar i va plantar

setge a la vila. Les seues murades varen quedar molt malmeses.

Les intervencions arqueològiques mostren com al llarg del segle XV la fortificació es va

anar adaptant a les noves armes impulsades per la pólvora. El 1453 Constantinoble va

caure  en  mans  dels  turcs  i  això  va  inaugurar  una  època  de  guerra  oberta  a  la

Mediterrània.  Especialment  a  la  darreria  d'aquell  segle  i  durant  la  primera  meitat  del

12



següent  es massissaren torres per  fer-les resistents  als  trets  de bombarda,  s'afegiren

torres redones i, finalment es construïren bastions elementals. Eran els precedents de la

gran fortalesa de baluards que avui, entre altres béns culturals i naturals, és Patrimoni de

la Humanitat.

La vila medieval avui

L'antiga madīnat Yābisa es troba englobada en el que avui es coneix com Dalt Vila. És el

barri  que defineixen perfectament les murades renaixentistes i  que,  juntament amb la

Marina, sa Penya formen el nucli antic de la ciutat. Només a la darreria del segle XIX es

començaren a aixecar els edificis del primer eixample de la ciutat, al voltant del que avui

és el passeig de Vara de Rey o de s'Alamera.

Les impressionants murades i baluards de pedra viva aixecades amb gran esforç durant la

segona meitat  del  segle XVI varen deixar obsoletes les velles torres i  llenços de mur

medievals. Decaigut el  ús defensiu, varen ser incorporades a les cases particulars, es

demoliren o s'hi  obriren finestres i  balcons. Tot i  així,  encara en poden contemplar-se

testimonis importants a diferents indrets de Dalt Vila. Aquestes restes, convenientment

museïtzades, permeten fer-nos una idea molt propera de com era la vila medieval. A la

ronda de Calvi, que era el front de ponent de la vila superior es pot veure l'interior de dos

torres. Al carrer de Sant Josep hi ha un llarg tram del mur medieval i, al proper l'espai

museïtzat del carrer de la Santa Faç, és visible el seu fossat; es tracta de bona part de la

murada nord de la vila mitjana. Al Centre d'interpretació de Madina Yabisa es ben visible

una torre del recinte superior. Es conserva una de les portes, anomenada sa Portella, a

través de la qual s'accedia a la vila superior des de l'exterior.

Igualment pertany al llegat medieval la xarxa de carrers i carrerons. Sempre tendeixen a

fugir  del  traçat  rectilini.  Els  desnivells  de  la  ciutat  els  obliga  sovint  a  convertir-se  en

rampes o fins i tot escales. I són tants que permeten multitud de combinacions per pujar a

la part alta de la ciutat on hi ha el Castell, l'antiga Universitat i la vella Cúria, la capella del

Salvador, la casa o palau del bisbe, la catedral i la seua plaça...

13


